
WIJ KUNSTENAARS
EN ONTWERPERS

DANIEL VAN
DER VELDEN

MERIJN 
OUDENAMPSEN

3

4
POSTPROPAGANDA VOOR 
DE POSTPOLITIEK



Geert Wilders, de platinablonde demagoog uit 
Venlo, is geen liefhebber van beeldende kunst. 

In dat opzicht verschilt hij van zijn leermeester, 
de voormalige toneelcriticus Frits Bolkestein, die 
er wijselijk het zwijgen toe doet nu de opmars 
van de Partij voor de Vrijheid onstuitbaar lijkt.

Jonas Staal is, daar ga ik althans vanuit zonder het 
hem gevraagd te hebben, evenmin een liefhebber 
van Herman van Veen. De liedjeszanger had zich 
laten ontvallen dat het organisatiemodel voor de 
PVV wel iets wegheeft van dat van de NSB. Een door 
Telegraaf, Geenstijl en Elsevier georganiseerde 
anti-Herman van Veen campagne heeft tot duizenden 
hatemails op het weblog van de troubadour geleid. 

Ik wil Jonas Staal allereerst complimenteren met 
dit polemische essay dat ik met zoveel plezier, 
en vaak ook met instemming, heb gelezen. Als 
grafisch ontwerper beschouw ik mijzelf als een 
toegepast kunstenaar, en dat verschilt niet zo 
erg van een propagandist. Veel van de zaken 
die Jonas Staal aanstipt zijn zowel op vrije 
als op toegepaste kunst van toepassing.

Mijn korte betoog bestaat uit drie delen.Het eerste 
deel gaat over de relatie tussen de kunst en de 
staat. Het tweede deel gaat over kunstenaars als 
groep, over de creatieve klasse als drager en bezit-
ter van wat je een eigen ‘politieke subjectiviteit’ 
zou kunnen noemen. Het derde, afsluitende deel 
van mijn verhaal heeft betrekking op de midde-
len die kunstenaars hiervoor ter beschikking 
staan. Ik wil daarbij pleiten voor de hypothese en 
de politieke satire als polemische middelen. 

Geert Wilders koestert een verzengende haat 
tegen alle beeldende kunst die tot stand komt 
met steun van de overheid. Hij rekent hierbij 
op de instemming van legioenen ontevreden 
belastingbetalers in het land, die hun door het 
Nederlanderschap verkregen grondrecht op geluk 
steeds gretiger en vanzelfsprekender opeisen, 
indien nodig door het een ander te ontnemen. 

De groei van Wilders en zijn PVV zou er toe kunnen 
leiden dat deze partij na de volgende verkiezingen in 
de regering van Nederland zitting neemt. Daarbij is 
er nog eens een enorm pakket aan bezuinigingen op 
de staatsuitgaven dat door het huidige kabinet naar 
de volgende regeringsperiode is doorgeschoven. 
Die situatie zou kunnen leiden tot de grootste 
verschuiving in het Nederlandse culturele landschap 
in decennia. Wanneer de staat zich, onder de 
gekuifde leider, grotendeels zou terugtrekken 
uit de ondersteuning van kunst en cultuur, zou 
dat enorme gevolgen kunnen hebben. Ten eerste 
voor de wijze waarop kunstenaars en ontwerpers 
in Nederland hun beroep uitoefenen. Ten tweede 
voor de wijze waarop Nederland zich op cultuur-
gebied in het buitenland manifesteert en ook de 
economische meerwaarde die dit oplevert. Ten 
derde voor het imago van Nederland als culturele 
hotspot. Duizenden Dutch Design-manuals over 
het tolerante Nederland kunnen dan definitief met 
het oud papier mee. Er klopt niets meer van.

In Nederland is een kunstenaar voor de staat 
geen paria, maar een creatief ondernemer wiens 
werkzaamheden kunnen worden gestimuleerd, 
als er een positief kwaliteitsoordeel wordt uitge-
vaardigd door de peer review. Het beoordelen 
van de kwaliteit van kunst laat de overheid aan 
de beoefenaars en specialisten zelf over.
De staat waardeert aan beeldende kunst haar 
intrinsieke bijdrage aan een goed functione-
rend publiek domein. Aan design waardeert 
zij ook steeds meer de marktwaarde.

Jonas Staal concludeert terecht dat veel van 
de kunst die in dit systeem wordt gemaakt wel 
‘a-politiek’ moet zijn. Juist om het open en 
democratische karakter van de cultuur waaruit 
zij voortkomt te onderstrepen, kan beeldende 
kunst haar relatie tot de macht niet als onder-
werp kiezen. In een ‘liberale democratie’ neigt 
alle kunst uiteindelijk naar de bloemsierkunst of 
ikebana – en die uitspraak komt niet van mij maar 
van de Amerikaanse filosoof Francis Fukuyama, die 
het ‘niets-aan-de-hand’-gevoel beschrijft dat zich 
openbaart aan het einde van de geschiedenis. 

Iets geheel anders is het als zich vanuit de 
coulissen van de liberale democratie een 
opponent aandient van de kunst zelf. 

Wij kunstenaars en ontwerpers waren misschien 
vergeten dat er wel degelijk nog iemand 
tegen beeldende kunst kan zijn, dat er nog wel 
degelijk iemand bestaat die de kunst publieke-
lijk als onnuttig, lelijk en fout, misschien wel 
ontaard weg wil zetten. Niet geheel verras-

send: die persoon draagt zijn zorgvuldig blond 
gehouden coupe-Mozart met verbeten trots.

‘Schilderijen die je je ergste vijand nog niet 
toewenst’ – zo omschrijft de Limburgse volksh-
eiland de gesubsidieerde beeldende kunst. Die 
kwalificatie lijkt een smaakkwestie, maar duidt op 
een door Wilders bij de kunst gepercipieerd tekort 
aan volkszin dat niets te maken heeft met wie het 
financiert. Immers, ook zonder staatssteun zouden 
die schilderijen nog steeds gevaarlijk lelijk zijn.

Tegenover die nutteloze, spilzuch-
tige beeldende kunst staat een niet nader 
omschreven volkse ondernemerskunst. 

Is dat iets als de carnavalskraker O Nee, Alweer een 
Moskee, de met kermishousebeat wegdreunende 
Vlaamse meezinger over de islam? Of is dat het werk 
van de cartoonist Gregorius Nekschot, of enig ander 
werkstuk dat in de ‘vrijdenkersruimte’ op het Binnen-
hof zou kunnen worden geïnstalleerd, daar waar voor 
moslims – maar eigenlijk voor iedereen beledigende 
uitingen – naar hartelust genoten mogen worden?
Of is het John de Mol’s real life televisiefeuilleton 
De Gouden Kooi, een luxegevangenis vol 
ordinair design waarin men elkaar wegpest om 
daarmee veel geld en de villa te winnen?

Is het wezen van de door Wilders verko-
zen volkskunst niet de belediging?
Voor hem is de belediging het symbool van het 
vrije woord, en daarmee van de Verlichting. Het 
is de Verlichting die ons er van moet vergewissen 
dat de belediging niet voortkomt uit haat, maar 
juist uit de Rede – wat er weer op zou wijzen dat de 
oorsprong van de aan de Belediging tegengestelde 
Wellevendheid religieusfundamentalistisch van aard 
is. Door de secularisatie zijn wij deze beperking te 
boven gekomen. Ons vermogen tot beledigen is dus 
paradoxaal genoeg een teken van onze beschaving.
De belediging als gezamenlijke, geweld-
loze machtsexercitie èn artistiek meesterwerk 
verzekert de wakkere, ‘echte’ Nederlanders 
van een soort halfbakken wij-gevoel.

Daar tegenover staan wij: de kunste-
naars en ontwerpers.

Het vrijheidsideaal van de grote roerganger van 
de waterstofperoxide wordt gesymboliseerd door 
de zeilboot – de zeilboot die ‘wij allemaal’ cadeau 
zouden hebben gekregen van de Nederlandse staat 
als we hier geen allochtonen hadden gehad.
Het beeld is even kinderlijk als veelzeg-
gend. De zeilboot is een metafoor.
Hij is in Wilders’ eigen Truman Show het symbool 
van de vrijheid en de ultieme ontsnapping, maar 
waar moet je naar toe zeilen als de wereld zelf fout 
is? Overal beland je met je zeilboot in corrupte 
boevennesten waar enge mensen opereren met 
andere ideeën, religies, soms zelfs gewapend.
Er zit voor de eigen veiligheid niets anders op 
dan rondjes te blijven draaien in de jachthaven 
van Venlo, die, zoals iedereen weet, prachtig is.
 
Wie had gedacht dat wij kunstenaars en ontwerpers 
ooit door een politicus zouden worden samenge-
bundeld tot een homogene groep, terwijl we juist 
meenden dat we ieder zo ontzettend ánders waren?

Ik stel voor dat we de ons de generalisering laten 
welgevallen, en hem zelfs gebruiken. Ondanks 
het feit dat wij kunstenaars en ontwerpers elkaar 
voortdurend peer-reviewen en nauwlettend in de 
gaten houden, hebben we kennelijk toch iets gemeen 
dat groter is dan de verschillende smaakdictaten 
en subgroepen. Wanneer macht wordt ingezet tegen 
de kunst in zijn geheel, dan is het aan de kunst om 
zich ook werkelijk en masse bewust te worden van 
de eigen macht. Deze macht berust allereerst op de 
verbeelding, zonder welke geen enkel verhaal een 
metafysische aanspraak kan maken – en dat is dus 
waar het met die zeilboot van Wilders misgaat.

Ik stel voor dat wij, kunstenaars en ontwerpers, 
ons bedienen van de hypothese – die ons in staat 
zal stellen om over de feiten van de dag heen te 
kijken. Kunst over de dagelijkse actualiteit is niet 
zo interessant. Daarnaast stel ik voor dat wij ons 
bedienen van de politieke satire. Een bijna vergeten 
vorm. Ik zal kort uitleggen wat ik daarmee bedoel. 
Een misvatting van het woord ‘satirisch’ is dat het 
onderwerp van de satire al grappig zou moeten 
zijn. Dat is niet het geval. Iemand als Geert Wilders 
is soms weliswaar onbedoeld grappig, maar als 
fenomeen is hij dat niet. Een satirische benadering 
impliceert alleen dat er geen strijd op leven en dood 
wordt gevoerd en dat het toegestaan is te lachen.

Er worden over de opkomst van het 
populisme teveel tragedies geschreven, 
maar te weinig zwarte komedies. 

DANIËL VAN DER VELDEN
Ontwerper en schrijver. Met Vinca Kruk en Gon Zifro-
ni vormt hij het ontwerp- en onderzoekscollectief 
Metahaven, te Amsterdam en Brussel.

Een reactie op het essay Post-propaganda 
van Jonas Staal

De kunstenaar is het ultieme maatschappelijke 
glijmiddel. Hij is goedkoop, flexibel, plooibaar, 
multi-inzetbaar, kunnen dienstdoen als sociaal 
werker, marketingexpert, onderzoeker, ondernemer, 
psycholoog, begeleider van inspraakprocessen… 
- en indien nodig, zelfs als collectief geweten. Het 
ultieme gebruikersgemak van de kunstenaar wordt 
nog verder vergemakkelijkt door de korte leverings-
termijn en de haast oneindige voorraad. Het 
opentrekken van een blik kunstenaars is in een vloek 
en een zucht gebeurd. Bij gebrek aan budget, dan 
werkt men gratis, als lieftallige stagiaire, romanti-
sche bohémien of oneindige student. De kunstenaar 
komt in de moeilijkste hoekjes; geschikt voor het 
wegwerken van de smerigste plekjes. De kunstenaar; 
netjes gekleed, welbespraakt en goedgemanierd. 
De kunstenaar, steeds verrassend, altijd voorde-
lig. Dames en heren, corporaties en overheden, 
ontwikkelaars en marketeers, sla uw slag!

Dit was de introductie van een column die ik 
geschreven heb over het project Red Light Art, dat 
kunstenaars in de Amsterdamse rosse buurt uitzet. 
Het gaat hier om het kort geleden afgeronde Artist 
in Residence programma, Red A.I.R. De kunstenaars 
in dit project hebben de opdracht meegekregen om 
‘te reflecteren over de relatie tussen kunstpraktijken 
en de sociaal-economische ontwikkeling van de 
stad’. Het project werd mede mogelijk gemaakt door 
de marketing campagne Amsterdam Topstad, de 
corporatie de Key-Principaal, Kunstenaars & Co en 
het SMBA. De kunstenaars kregen een jaar goedkoop 
onderdak in de peeskamers in het westelijke deel 
van de grachtengordel. In ruil voor dit gebaar, 
werd verwacht dat de kunstenaars op een of andere 
manier zouden bijdragen aan hun omgeving.

Dit soort projecten roepen de typische vragen op, die 
ook hier niet konden ontbreken. Wat is de rol van de 
kunstenaar in de stedelijke vernieuwing, meer dan 
het toevoegen van waarde aan de prijs van het omlig-
gend onroerend goed? Is de kunst medeplichtig aan 
gentrification? En wat is er nog over van de autono-
mie van de kunst, nu zij op zo’n directe wijze in dienst 
staat van overheden en ontwikkelaars? De kunste-
naars betrokken bij het project gaven zelf aan, het 
gevoel te hebben klem te zitten tussen de verwach-
tingen van verschillende partijen. Wat moet je doen, 
als de sponsors vragen om reflectieve kunst over 
de identiteit van de buurt, als de buren vragen om 
wat bloemetjesschilderijen in de etalage te zetten, 
als de hoerenlopers geen artistieke maar seksuele 
interactie willen, terwijl de verbonden kunstinstan-
ties de klassieke fata morgana van de kritische 
distantie van de kunst blijven belijden? Vergelijkbare 
projecten, zoals Hotel Transvaal in Den Haag, East 
66 in Amsterdam of Beyond in het Utrechtse Leidsche 
Rijn, worstelden al eerder met deze problematiek. 
Maar nergens nam dit vraagstuk zo’n bizarre, ironi-
sche en poëtische vorm aan als bij Red Light Art. 

Het project had een vreemde gelijkenis met de 
performance kunst van Marina Abramovic. Onder de 
naam Role Exchange, wisselde zij op 2 juli 1976 voor 
enkele uren van rol met een prostitué. Abramovic 
nam de plaats in van de prostitué achter het raam, 
terwijl de prostitué de plaats van Abramovic innam 
bij de opening van een expositie in kunstcentrum de 
Appel. Beiden hadden toegezegd de volle verant-
woordelijkheid van hun nieuwe rol te aanvaarden. 

Een vergelijkbare rolverwisseling lijkt plaats te 
vinden onder de noemer Red Light Art. Het idee om 
een grote groep kunstenaars in de Amsterdamse 
peeskamers neer te planten kan gezien worden 
als een geniaal artistiek statement op zich. Alsof 
Carolien Gehrels met een kritische metafoor wil 
tonen hoe ‘het hogere’, ‘het sublieme’, de kunst, 
zich moet prostitueren aan zulke lage alledaagse 
werkelijkheden als het imago van stad of buurt of 
de prijs van onroerend goed. Het is niet de kunst 
maar de kunstenaars die nu worden geëxposeerd, 
daar achter het raam, in hun ateliers, waar ze 
geacht worden productief te zijn. Het rode licht 
mag gewoon aanblijven. Dat is het prachtige van de 
rolverwisseling. De gemeente is plots de kunstenaar 
en de kunstenaar het kunstwerk van de gemeente. 

Ik zal hier later op terugkomen, maar het hierbo-
ven beschreven project is voor mij een wezenlijk 
illustratie van het paradoxale karakter van de 
vermaatschappelijking van de kunst. We zien hier 
kunst als dienaar van politiek beleid, een praktijk 
die op verschillende wijze door zowel Jonas Staal 
als wethouder Carolien Gehrels wordt voorgestaan. 
Beiden bepleiten de wederzijdse omarming van 
kunst en partijpolitiek, en beiden bekritiseren de 
klassieke notie van de autonomie van de kunst, in 
het bijzonder het idee dat politici zich verre van 

kunst hebben te houden. Het is daarmee moeilijk 
om het post-propaganda essay van Jonas Staal 
los te zien van de eerder gehouden Boekmanle-
zing van wethouder Carolien Gehrels, waarin zij 
vergaande partijpolitieke inmenging in de kunsten 
bepleit. Beide auteurs refereren naar elkaar 
als inspiratie. Staal pleit voor een “wezenlijke 
gepolitiseerde kunst” en een “artificering van de 
politiek”, Gehrel pleit voor een “culturalisering van 
de politiek”. De overeenkomsten zijn opmerkelijk.

In zijn essay post-propaganda plaatst Jonas Staal 
zich in de traditie van institutionele kritiek, de 
kritische kunststroming die de productievoorwaar-
den binnen de kunsten probeert bloot te leggen om 
zo de mythe van haar autonomie en neutraliteit te 
ontkrachten. In alle bescheidenheid roept Staal 
zichzelf uit tot de derde golf van institutionele 
kritiek. Hij stelt dat de overheidsbemoeienis met 
de kunst in Nederland wel degelijk uitgaat van een 
ideologische agenda. En wat is die agenda? Als 
een konijn uit een hoge hoed tovert Jonas Staal 
opeens het begrip ‘democratisme’ tevoorschijn. Hij 
maakt er niet veel woorden aan vuil, in voetnoot 98 
van zijn Post-propaganda essay lezen we dat een 
bevriende schrijver Jonas Staal verklapte dat in 
Japan het woord democratie letterlijk democratisme 
betekent. Aha!, een -isme, een ideologie dus, dacht 
blijkbaar Jonas Staal, en promoveerde dit konijn 
zonder verdere onderbouwing tot het fundament 
van zijn hele betoog. Na het verrichten van deze 
opmerkelijke goocheltruc, pleit Staal niet voor 
verzet tegen deze dominante agenda, maar juist voor 
een vlucht naar voren. Hij wil een monsterverbond 
tussen kunst en politiek, om samen het ‘democra-
tisme’ uit te dragen – de democratische ideologie.

Zetten we dit konijn onder de schijnwerpers, 
dan blijkt het helemaal geen konijn te zijn. Want 
waarom zou democratisme een ideologie zijn, als 
tegenhangers zoals feodalisme, despotisme of 
totalitarisme dat niet zijn? Het zijn net zoals de 
democratie, machtsvormen waar verschillende 
ideologieën gebruik van maken, zij het een linkse 
Lenin of een rechtse Pinochet. Als het democra-
tisme een ideologie zou zijn, dan heeft het verdomd 
weinig tegenspraak, zoals Staal zelf al stelt. Als er 
al een dominante ideologie in het kunstenbeleid te 
vinden is, dan is het niet die van het democratisme 
maar die van een sluipende neoliberalisering, 
beter bekend als het regime van verzakelijking. 
Het is te merken aan de obsessie met culturele 
branding, de groeiende macht van bezoekers-
aantallen, en de omvorming van kunstenaars tot 
culturele ondernemers. Er is natuurlijk niets mis 
met professionaliteit, maar tegenwoordig betekent 
‘vermaatschappelijking’ het uithuwelijken van de 
kunst aan de economie, en haar dienstbaarheid aan 
de creatieve industrie en de onroerend goed sector, 
zoals het voorbeeld van Red Light Air laat zien. 

De ‘wezenlijke gepolitiseerde kunst’ die Staal 
bepleit, is net zoals het ‘democratisme’, een 
bijzondere vinding. De Franse filosoof Claude Lefort 
maakte het welbekende onderscheid tussen le politi-
que (‘het politieke’) en la politique (‘de politiek’), 
politiek in de brede zin en politiek in de enge zin 
van het woord. Le politique is politiek in de brede 
zin, de maatschappelijke vorm van politiek zoals in 
de slogan ‘het persoonlijke is politiek’, en naar mijn 
mening ook, zoals in het begrip ‘politieke kunst’. La 
politique is de partijpolitiek, politiek als systeem. 
Het onderscheid is wezenlijk want de twee staan 
op gespannen voet met elkaar. De enge vorm van 
politiek is namelijk steeds minder politiek in de brede 
zin van het woord: de partijpolitiek zit al een decen-
nium lang gevangen in een neoliberale consensus. 
Politici zijn verworden tot bestuurders en managers, 
en prefereren beleidstechnische onderhandeling 
boven ideologische stellingname. Een situatie die 
auteurs zoals Chantal Mouffe, Jacques Rancière en 
Slavoj Žižek aanduiden met het begrip ‘postpolitiek’. 
Wilders is zowel het gevolg van deze ideologische 
implosie van de politiek, als de verzuurde uitzon-
dering op de regel. Jonas Staal bepleit juist een 
alliantie met deze verwaterde vorm van politiek: la 
politique. Hij stelt: “De kunst moet de politiek als 
systeem innemen en bevruchten: het kunstinstituut 
zal de politiek moeten heropvoeden.” Het is een 
mars door de instituties die hooguit de kijkcijfers 
van Den Haag Vandaag wat zouden kunnen opkrik-
ken. Het is postpropaganda voor de postpolitiek.

Concluderend sluit het essay van Jonas Staal 
wonderwel aan op de praktijk van Gehrel’s 
project Red Air. Zowel Gehrels als Staal gaan 
uit van de stelling dat de kunst zich in een 
bepaalde vorm moet prostitueren, hetzij aan de 
staat, hetzij aan de economie. Misschien schuilt 
daarin juist de kritische kracht van hun werk. 

MERIJN OUDENAMPSEN
Merijn Oudenampsen is vrijdenker en publicist. 
Woont en werkt in Amsterdam.

HTV 82  POLEMIC: POST- PROPAGANDA FEBRUARI- MAART 2010

WIJ KUNSTEN-
AARS (EN ONT-
WE R PERS)

POST-PROPA-
GANDA VOOR 
POST-POLITIEK4 3


	htv82_05
	htv82_06

