WIJ KUNSTENAARS POSTPROPAGANDA VOOR:
EN ONTWERPERS )): ITIEK

DANIEL VAN
DER VELDEN




HTV 82 POLEMIC: POST- PROPAGANDA

POST-PROPA-
GANDA VOOR
~¥ POST-POLITIEK

Een reactie op het essay Post-propaganda
van Jonas Staal

De kunstenaar is het ultieme maatschappelijke
glijmiddel. Hij is goedkoop, flexibel, plooibaar,
multi-inzetbaar, kunnen dienstdoen als sociaal
werker, marketingexpert, onderzoeker, ondernemer,
psycholoog, begeleider van inspraakprocessen...

- enindien nodig, zelfs als collectief geweten. Het
ultieme gebruikersgemak van de kunstenaar wordt
nog verder vergemakkelijkt door de korte leverings-
termijn en de haast oneindige voorraad. Het
opentrekken van een blik kunstenaars is in een vioek
en een zucht gebeurd. Bij gebrek aan budget, dan
werkt men gratis, als lieftallige stagiaire, romanti-
sche bohémien of oneindige student. De kunstenaar
komt in de moeilijkste hoekjes; geschikt voor het
wegwerken van de smerigste plekjes. De kunstenaar;
netjes gekleed, welbespraakt en goedgemanierd.

De kunstenaar, steeds verrassend, altijd voorde-

lig. Dames en heren, corporaties en overheden,
ontwikkelaars en marketeers, sla uw slag!

Dit was de introductie van een column die ik
geschreven heb over het project Red Light Art, dat
kunstenaars in de Amsterdamse rosse buurt uitzet.
Het gaat hier om het kort geleden afgeronde Artist
in Residence programma, Red A.l.R. De kunstenaars
in dit project hebben de opdracht meegekregen om
‘te reflecteren over de relatie tussen kunstpraktijken
en de sociaal-economische ontwikkeling van de
stad’. Het project werd mede mogelijk gemaakt door
de marketing campagne Amsterdam Topstad, de
corporatie de Key-Principaal, Kunstenaars & Co en
het SMBA. De kunstenaars kregen een jaar goedkoop
onderdak in de peeskamers in het westelijke deel
van de grachtengordel. In ruil voor dit gebaar,

werd verwacht dat de kunstenaars op een of andere
manier zouden bijdragen aan hun omgeving.

Dit soort projecten roepen de typische vragen op, die
ook hier niet konden ontbreken. Wat is de rol van de
kunstenaar in de stedelijke vernieuwing, meer dan
het toevoegen van waarde aan de prijs van het omlig-
gend onroerend goed? Is de kunst medeplichtig aan
gentrification? En wat is er nog over van de autono-
mie van de kunst, nu zij op zo’n directe wijze in dienst
staat van overheden en ontwikkelaars? De kunste-
naars betrokken bij het project gaven zelf aan, het
gevoel te hebben klem te zitten tussen de verwach-
tingen van verschillende partijen. Wat moet je doen,
als de sponsors vragen om reflectieve kunst over

de identiteit van de buurt, als de buren vragen om
wat bloemetjesschilderijen in de etalage te zetten,
als de hoerenlopers geen artistieke maar seksuele
interactie willen, terwijl de verbonden kunstinstan-
ties de klassieke fata morgana van de kritische
distantie van de kunst blijven belijden? Vergelijkbare
projecten, zoals Hotel Transvaal in Den Haag, East
66 in Amsterdam of Beyond in het Utrechtse Leidsche
Rijn, worstelden al eerder met deze problematiek.
Maar nergens nam dit vraagstuk zo’n bizarre, ironi-
sche en poétische vorm aan als bij Red Light Art.

Het project had een vreemde gelijkenis met de
performance kunst van Marina Abramovic. Onder de
naam Role Exchange, wisselde zij op 2 juli 1976 voor
enkele uren van rol met een prostitué. Abramovic
nam de plaats in van de prostitué achter het raam,
terwijl de prostitué de plaats van Abramovic innam
bij de opening van een expositie in kunstcentrum de
Appel. Beiden hadden toegezegd de volle verant-
woordelijkheid van hun nieuwe rol te aanvaarden.

Een vergelijkbare rolverwisseling lijkt plaats te
vinden onder de noemer Red Light Art. Het idee om
een grote groep kunstenaars in de Amsterdamse
peeskamers neer te planten kan gezien worden

als een geniaal artistiek statement op zich. Alsof
Carolien Gehrels met een kritische metafoor wil
tonen hoe ‘het hogere’, ‘het sublieme’, de kunst,
zich moet prostitueren aan zulke lage alledaagse
werkelijkheden als het imago van stad of buurt of
de prijs van onroerend goed. Het is niet de kunst
maar de kunstenaars die nu worden geéxposeerd,
daar achter het raam, in hun ateliers, waar ze
geacht worden productief te zijn. Het rode licht
mag gewoon aanblijven. Dat is het prachtige van de
rolverwisseling. De gemeente is plots de kunstenaar
en de kunstenaar het kunstwerk van de gemeente.

Ik zal hier later op terugkomen, maar het hierbo-
ven beschreven project is voor mij een wezenlijk
illustratie van het paradoxale karakter van de
vermaatschappelijking van de kunst. We zien hier
kunst als dienaar van politiek beleid, een praktijk
die op verschillende wijze door zowel Jonas Staal
als wethouder Carolien Gehrels wordt voorgestaan.
Beiden bepleiten de wederzijdse omarming van
kunst en partijpolitiek, en beiden bekritiseren de
klassieke notie van de autonomie van de kunst, in
het bijzonder het idee dat politici zich verre van

FEBRUARI- MAART 2010

kunst hebben te houden. Het is daarmee moeilijk
om het post-propaganda essay van Jonas Staal

los te zien van de eerder gehouden Boekmanle-
zing van wethouder Carolien Gehrels, waarin zij
vergaande partijpolitieke inmenging in de kunsten
bepleit. Beide auteurs refereren naar elkaar

als inspiratie. Staal pleit voor een “wezenlijke
gepolitiseerde kunst” en een “artificering van de
politiek”, Gehrel pleit voor een “culturalisering van
de politiek”. De overeenkomsten zijn opmerkelijk.

In zijn essay post-propaganda plaatst Jonas Staal
zich in de traditie van institutionele kritiek, de
kritische kunststroming die de productievoorwaar-
den binnen de kunsten probeert bloot te leggen om
70 de mythe van haar autonomie en neutraliteit te
ontkrachten. In alle bescheidenheid roept Staal
zichzelf uit tot de derde golf van institutionele
kritiek. Hij stelt dat de overheidshemoeienis met
de kunst in Nederland wel degelijk uitgaat van een
ideologische agenda. En wat is die agenda? Als
gen konijn uit een hoge hoed tovert Jonas Staal
opeens het begrip ‘democratisme’ tevoorschijn. Hij
maakt er niet veel woorden aan vuil, in voetnoot 98
van zijn Post-propaganda essay lezen we dat een
bevriende schrijver Jonas Staal verklapte dat in
Japan het woord democratie letterlijk democratisme
betekent. Ahal, een -isme, een ideologie dus, dacht
blijkbaar Jonas Staal, en promoveerde dit konijn
zonder verdere onderbouwing tot het fundament
van zijn hele betoog. Na het verrichten van deze
opmerkelijke goocheltruc, pleit Staal niet voor
verzet tegen deze dominante agenda, maar juist voor
gen vlucht naar voren. Hij wil een monsterverbond
tussen kunst en politiek, om samen het ‘democra-
tisme’ uit te dragen — de democratische ideologie.

Letten we dit konijn onder de schijnwerpers,

dan blijkt het helemaal geen konijn te zijn. Want
waarom zou democratisme een ideologie zijn, als
tegenhangers zoals feodalisme, despotisme of
totalitarisme dat niet zijn? Het zijn net zoals de
democratie, machtsvormen waar verschillende
ideologieén gebruik van maken, zij het een linkse
Lenin of een rechtse Pinochet. Als het democra-
tisme een ideologie zou zijn, dan heeft het verdomd
weinig tegenspraak, zoals Staal zelf al stelt. Als er
al een dominante ideologie in het kunstenbeleid te
vinden is, dan is het niet die van het democratisme
maar die van een sluipende neoliberalisering,
beter bekend als het regime van verzakelijking.

Het is te merken aan de obsessie met culturele
branding, de groeiende macht van bezoekers-
aantallen, en de omvorming van kunstenaars tot
culturele ondernemers. Er is natuurlijk niets mis
met professionaliteit, maar tegenwoordig betekent
‘vermaatschappelijking’ het uithuwelijken van de
kunst aan de economie, en haar dienstbaarheid aan
de creatieve industrie en de onroerend goed sector,
zoals het voorbeeld van Red Light Air laat zien.

De ‘wezenlijke gepolitiseerde kunst’ die Staal
bepleit, is net zoals het ‘democratisme’, een
bijzondere vinding. De Franse filosoof Claude Lefort
maakte het welbekende onderscheid tussen le politi-
que (‘het politieke’) en la politique (‘de politiek’),
politiek in de brede zin en politiek in de enge zin
van het woord. Le politique is politiek in de brede
zin, de maatschappelijke vorm van politiek zoals in
de slogan ‘het persoonlijke is politiek’, en naar mijn
mening ook, zoals in het begrip ‘politieke kunst’. La
politique is de partijpolitiek, politiek als systeem.
Het onderscheid is wezenlijk want de twee staan

op gespannen voet met elkaar. De enge vorm van
politiek is namelijk steeds minder politiek in de brede
zin van het woord: de partijpolitiek zit al een decen-
nium lang gevangen in een neoliberale consensus.
Politici zijn verworden tot bestuurders en managers,
en prefereren beleidstechnische onderhandeling
boven ideologische stellingname. Een situatie die
auteurs zoals Chantal Mouffe, Jacques Ranciére en
Slavoj Zizek aanduiden met het begrip ‘postpolitiek’.
Wilders is zowel het gevolg van deze ideologische
implosie van de politiek, als de verzuurde uitzon-
dering op de regel. Jonas Staal bepleit juist een
alliantie met deze verwaterde vorm van politiek: la
politique. Hij stelt: “De kunst moet de politiek als
systeem innemen en bevruchten: het kunstinstituut
zal de politiek moeten heropvoeden.” Het is een
mars door de instituties die hooguit de kijkcijfers
van Den Haag Vandaag wat zouden kunnen opkrik-
ken. Het is postpropaganda voor de postpolitiek.

Concluderend sluit het essay van Jonas Staal
wonderwel aan op de praktijk van Gehrel’s
project Red Air. Zowel Gehrels als Staal gaan
uit van de stelling dat de kunst zich in een
bepaalde vorm moet prostitueren, hetzij aan de
staat, hetzij aan de economie. Misschien schuilt
daarin juist de kritische kracht van hun werk.

MERIJN OUDENAMPSEN

Merijn Oudenampsen is vrijdenker en publicist.
Woont en werkt in Amsterdam.

WIJ KUNSTEN-
AARS (EN ONT-
\J WERPERS)

eert Wilders, de platinablonde demagoog uit

Venlo, is geen liefhebber van beeldende kunst.
In dat opzicht verschilt hij van zijn leermeester,
de voormalige toneelcriticus Frits Bolkestein, die
er wijselijk het zwijgen toe doet nu de opmars
van de Partij voor de Vrijheid onstuitbaar lijkt.

Jonas Staal is, daar ga ik althans vanuit zonder het
hem gevraagd te hebben, evenmin een liefhehber
van Herman van Veen. De liedjeszanger had zich
laten ontvallen dat het organisatiemodel voor de
PVV wel iets wegheeft van dat van de NSB. Een door
Telegraaf, Geenstijl en Elsevier georganiseerde
anti-Herman van Veen campagne heeft tot duizenden
hatemails op het weblog van de troubadour geleid.

Ik wil Jonas Staal allereerst complimenteren met
dit polemische essay dat ik met zovesl plezier,

en vaak ook met instemming, heb gelezen. Als
grafisch ontwerper beschouw ik mijzelf als een
toegepast kunstenaar, en dat verschilt niet zo
erg van een propagandist. Veel van de zaken

die Jonas Staal aanstipt zijn zowel op vrije

als op toegepaste kunst van toepassing.

Mijn korte betoog bestaat uit drie delen.Het eerste
deel gaat over de relatie tussen de kunst en de
staat. Het tweede deel gaat over kunstenaars als
groep, over de creatieve klasse als drager en bezit-
ter van wat je een eigen ‘politieke subjectiviteit’
zou kunnen noemen. Het derde, afsluitende deel
van mijn verhaal heeft betrekking op de midde-

len die kunstenaars hiervoor ter beschikking

staan. Ik wil daarbij pleiten voor de hypothese en
de politieke satire als polemische middelen.

Geert Wilders koestert een verzengende haat
tegen alle beeldende kunst die tot stand komt

met steun van de overheid. Hij rekent hierbij

op de instemming van legioenen ontevreden
belastingbetalers in het land, die hun door het
Nederlanderschap verkregen grondrecht op geluk
steeds gretiger en vanzelfsprekender opeisen,
indien nodig door het een ander te ontnemen.

De groei van Wilders en zijn PVV zou er toe kunnen
leiden dat deze partij na de volgende verkiezingen in
de regering van Nederland zitting neemt. Daarbij is
er nog eens een enorm pakket aan bezuinigingen op
de staatsuitgaven dat door het huidige kabinet naar
de volgende regeringsperiode is doorgeschoven.
Die situatie zou kunnen leiden tot de grootste
verschuiving in het Nederlandse culturele landschap
in decennia. Wanneer de staat zich, onder de
gekuifde leider, grotendeels zou terugtrekken

uit de ondersteuning van kunst en cultuur, zou

dat enorme gevolgen kunnen hebben. Ten eerste
voor de wijze waarop kunstenaars en ontwerpers

in Nederland hun beroep uitoefenen. Ten tweede
voor de wijze waarop Nederland zich op cultuur-
gebied in het buitenland manifesteert en ook de
economische meerwaarde die dit oplevert. Ten
derde voor het imago van Nederland als culturele
hotspot. Duizenden Dutch Design-manuals over

het tolerante Nederland kunnen dan definitief met
het oud papier mee. Er klopt niets meer van.

In Nederland is een kunstenaar voor de staat
geen paria, maar een creatief ondernemer wiens
werkzaamheden kunnen worden gestimuleerd,
als er een positief kwaliteitsoordeel wordt uitge-
vaardigd door de peer review. Het beoordelen
van de kwaliteit van kunst laat de overheid aan
de beoefenaars en specialisten zelf over.

De staat waardeert aan beeldende kunst haar
intrinsieke bijdrage aan een goed functione-
rend publiek domein. Aan design waardeert

zij ook steeds meer de marktwaarde.

Jonas Staal concludeert terecht dat veel van

de kunst die in dit systeem wordt gemaakt wel
‘a-politiek’ moet zijn. Juist om het open en
democratische karakter van de cultuur waaruit

zij voortkomt te onderstrepen, kan beeldende
kunst haar relatie tot de macht niet als onder-
werp kiezen. In een ‘liberale democratie’ neigt
alle kunst uiteindelijk naar de bloemsierkunst of
ikebana — en die uitspraak komt niet van mij maar
van de Amerikaanse filosoof Francis Fukuyama, die
het ‘niets-aan-de-hand’-gevoel beschrijft dat zich
openbaart aan het einde van de geschiedenis.

lets geheel anders is het als zich vanuit de
coulissen van de liberale democratie een
opponent aandient van de kunst zelf.

Wij kunstenaars en ontwerpers waren misschien
vergeten dat er wel degelijk nog iemand

tegen beeldende kunst kan zijn, dat er nog wel
degelijk iemand bestaat die de kunst publieke-
lijk als onnuttig, lelijk en fout, misschien wel
ontaard weg wil zetten. Niet geheel verras-

send: die persoon draagt zijn zorgvuldig blond
gehouden coupe-Mozart met verbeten trots.

‘Schilderijen die je je ergste vijand nog niet
toewenst’ — zo omschrijft de Limburgse volksh-
eiland de gesubsidieerde beeldende kunst. Die
kwalificatie lijkt een smaakkwestie, maar duidt op
gen door Wilders bij de kunst gepercipieerd tekort
aan volkszin dat niets te maken heeft met wie het
financiert. Immers, ook zonder staatssteun zouden
die schilderijen nog steeds gevaarlijk lelijk zijn.

Tegenover die nutteloze, spilzuch-
tige beeldende kunst staat een niet nader
omschreven volkse ondernemerskunst.

Is dat iets als de carnavalskraker O Nee, Alweer een
Moskee, de met kermishousebeat wegdreunende
Vlaamse meezinger over de islam? Of is dat het werk
van de cartoonist Gregorius Nekschot, of enig ander
werkstuk dat in de ‘vrijdenkersruimte’ op het Binnen-
hof zou kunnen worden geinstalleerd, daar waar voor
moslims — maar eigenlijk voor iedereen beledigende
uitingen — naar hartelust genoten mogen worden?
Of is het John de Mol’s real life televisiefeuilleton

De Gouden Kooi, een luxegevangenis vol

ordinair design waarin men elkaar wegpest om
daarmee veel geld en de villa te winnen?

Is het wezen van de door Wilders verko-

zen volkskunst niet de belediging?

Voor hem is de belediging het symbool van het
vrije woord, en daarmee van de Verlichting. Het

is de Verlichting die ons er van moet vergewissen
dat de belediging niet voortkomt uit haat, maar
juist uit de Rede —wat er weer op zou wijzen dat de
oorsprong van de aan de Belediging tegengestelde
Wellevendheid religieusfundamentalistisch van aard
is. Door de secularisatie zijn wij deze beperking te
boven gekomen. Ons vermogen tot beledigen is dus
paradoxaal genoeg een teken van onze beschaving.
De belediging als gezamenlijke, geweld-

loze machtsexercitie én artistiek meesterwerk
verzekert de wakkere, ‘echte’ Nederlanders

van een soort halfhakken wij-gevoel.

Daar tegenover staan wij: de kunste-
naars en ontwerpers.

Het vrijheidsideaal van de grote roerganger van
de waterstofperoxide wordt gesymboliseerd door
de zeilboot — de zeilboot die ‘wij allemaal’ cadeau
zouden hebben gekregen van de Nederlandse staat
als we hier geen allochtonen hadden gehad.

Het beeld is even kinderlijk als veelzeg-

gend. De zeilboot is een metafoor.

Hij is in Wilders’ eigen Truman Show het symbool
van de vrijheid en de ultieme ontsnapping, maar
waar moet je naar toe zeilen als de wereld zelf fout
is? Overal beland je met je zeilboot in corrupte
boevennesten waar enge mensen opereren met
andere ideeén, religies, soms zelfs gewapend.

Er zit voor de eigen veiligheid niets anders op

dan rondjes te blijven draaien in de jachthaven

van Venlo, die, zoals iedereen weet, prachtig is.

Wie had gedacht dat wij kunstenaars en ontwerpers
ooit door een politicus zouden worden samenge-
bundeld tot een homogene groep, terwijl we juist
meenden dat we ieder zo ontzettend anders waren?

Ik stel voor dat we de ons de generalisering laten
welgevallen, en hem zelfs gebruiken. Ondanks

het feit dat wij kunstenaars en ontwerpers elkaar
voortdurend peer-reviewen en nauwlettend in de
gaten houden, hebben we kennelijk toch iets gemeen
dat groter is dan de verschillende smaakdictaten
en subgroepen. Wanneer macht wordt ingezet tegen
de kunst in zijn geheel, dan is het aan de kunst om
zich ook werkelijk en masse bewust te worden van
de eigen macht. Deze macht berust allereerst op de
verbeelding, zonder welke geen enkel verhaal een
metafysische aanspraak kan maken — en dat is dus
waar het met die zeilboot van Wilders misgaat.

Ik stel voor dat wij, kunstenaars en ontwerpers,

ons bedienen van de hypothese — die ons in staat
zal stellen om over de feiten van de dag heen te
kijken. Kunst over de dagelijkse actualiteit is niet
70 interessant. Daarnaast stel ik voor dat wij ons
bedienen van de politieke satire. Een bijna vergeten
vorm. lk zal kort uitleggen wat ik daarmee bedoel.
Een misvatting van het woord ‘satirisch’ is dat het
onderwerp van de satire al grappig zou moeten
zijn. Dat is niet het geval. lemand als Geert Wilders
is soms weliswaar onbedoeld grappig, maar als
fenomeen is hij dat niet. Een satirische benadering
impliceert alleen dat er geen strijd op leven en dood
wordt gevoerd en dat het toegestaan is te lachen.

Er worden over de opkomst van het
populisme teveel tragedies geschreven,
maar te weinig zwarte komedies.

DANIEL VAN DER VELDEN

Ontwerper en schrijver. Met Vinca Kruk en Gon Zifro-
ni vormt hij het ontwerp- en onderzoekscollectief
Metahaven, te Amsterdam en Brussel.




	htv82_05
	htv82_06

